
 58 

                                                                                                            
1
 Хрусталев Ю. М. От этики до биоэтики : учебник для вузов. – Ростов-на-

Дону, 2010. – С. 5. 
2
 Корольков А. А. Органика культуры. – Бийск : Бия, 2011. – С. 93. 

3
 Симонова С. А. Особенности абсолютизации добра в русской культуре // 

Социально-гуманитарные знания. – Москва : ГУП МО Орехово-Зуевская 

тип., 2008. – № 3. – С. 333. 
4
 Монтень М. Опыты // Избр. произведения : в 3 т. – Москва : Голос, 

1992. – Т. 1. – С. 178. 
5
 Ильенков Э. В. Философия и молодость // Ильенков Э. В. Философия и 

культура. – Москва : Политиздат, 1991. – С. 21. 
6
 Розанов В. В. Здоровье потомства как народно-государственная задача // 

Розанов В. В. Русская государственность и общество. (Статьи 1906-

1907 гг.). – Москва : Республика, 2003. – С. 360–362. 
7
 Руткевич М. Н. Социология образования и молодежи. – Москва : Гарда-

рики, 2002. – С. 456.  
8
 Чупров В. И., Зубок Ю. А. Молодежный экстремизм // Социологические 

исследования. – 2008. – № 5. – С. 90. 

 

 

 

Е. Н. Ищенко 

СОВРЕМЕННОСТЬ В ЗЕРКАЛЕ ПРОШЛОГО:  

К ВОПРОСУ О «НОВОМ СРЕДНЕВЕКОВЬЕ»
*
 

 

Осмысление современности, ее хронологических границ и 

концептуальных оснований является одним из центров проблемного 

поля философии и гуманитарных наук. Разумеется, можно сказать, 

что наличное состояние общества и культуры во все времена вызы-

вало повышенный интерес современников. Однако способы и фор-

мы рефлексии по поводу настоящего в его связи с прошлым и буду-

щим существенно отличались на разных этапах человеческой исто-

рии. Мы оставляем в стороне хорошо известный, даже несколько 

заезженный сюжет противопоставления представлений о «золотом 

веке», скрывающемся в миражах прошлого, и прогрессистского 

убеждения о неизбежности «лучшего будущего». Нам хотелось бы 

остановиться на проблеме выбора образа определенной историче-

                                                 
*
 © Ищенко Е. Н., 2018. 



 59 

ской эпохи, который позволяет выстроить контуры настоящего и 

будущего, становясь своеобразным «зеркалом» современности.  

Если обратиться к анализу дискурса о современности, то по-

вышенный интерес к Средневековью буквально бросается в глаза. 

Исследования различных аспектов Средневековья помимо решения 

сугубо частнонаучных или междисциплинарных задач отражают, 

на наш взгляд, специфический запрос, вызревающий в культуре, 

связанный с поиском новых стратегий интерпретации происходя-

щего «здесь и сейчас». Выход за границы сложившейся дисципли-

нарной матрицы, связанный, в том числе, и с визуальным поворо-

том в культуре, расширяет рамки исторических исследований, спо-

собствует трансформации проблемного поля, возникновению но-

вых методологических программ. Образ Средневековья, склады-

вающийся в рамках отдельных научных дискурсов, постепенно на-

чинает концептуализироваться в качестве одного из возможных 

оснований для понимания современности.  

Современная медиевистика, все чаще подчеркивающая акту-

альность собственных исследований, фокусируется не только на ак-

центировании значения средневекового наследия для культуры, но и 

на выявлении «остатков», «следов» Средневековья в политических, 

социальных, повседневных практиках. Между тем, можно выделить 

некоторые генерализующие тематизации в частнонаучных и междис-

циплинарных исследованиях Средневековья. Одной из них является 

работа с теми стереотипами, которые до такой степени прочно вошли 

в культурный контекст, что имеют свойство воспроизводиться, не-

смотря на изменение внутринаучной и социокультурной ситуации. 

К примеру, с точки зрения О. Г. Эксле, «потребность современной 

эпохи – разобщенной, фрагментарной, разъединенной, бедной на 

смыслы, даже ущербной – противопоставить себя «единой средневе-

ковой культуре» – а именно это обычно и происходит, явно свойст-

венна самой Современности»
1
. Истоки такого истолкования коренятся 

в предубеждениях модерна, против которых, как он справедливо от-

мечает, в свое время резко выступал М. Вебер. Эксле хочет подчерк-

нуть, что современные исследователи зачастую слишком вольно об-

ращаются с конструированием картины прошлого, исходя, в том чис-

ле из потребности заполнения тех смысловых лакун, которые явно 

или неявно присутствуют в самосознании нашей эпохи. Как нам пред-

ставляется, в подобных случаях ученые стремятся найти ответы на 



 60 

вызовы своего времени, полагая, что таковые уже были сформулиро-

ваны в рамках иного исторического хронотопа. Мыслители прошлого 

в таком случае предстают в образе пророков, которые предвидели не 

только будущее, ставшее для нас актуальным настоящим, но и про-

чертили абрис концептуального пространства, содержащего в себе 

возможные выходы из тупиков развития современной цивилизации. 

Внешняя парадоксальность такой установки, тем не менее, ни в коей 

мере не отменяет ее наличия в глубинных пластах пред-убеждений 

гуманитарного научного сообщества. Важно подчеркнуть, что такое 

видение взаимодействия с прошлым имеет двойственный характер. 

С одной стороны, оно может привести к существенным искажениям 

картины прошлого, проявляющим себя в результатах исторических 

исследований различных феноменов культуры (искусства, науки, фи-

лософии, религии). О. Воскобойников довольно точно формулирует 
вопросы, ответы на которые отнюдь не представляются очевидными: 

«Что видели средневековые люди под сорокаметровыми сводами со-

боров, там, где средневековый дух, в прямом и переносном смысле, 
достигал своих высот? Не вчитываем ли мы, современные зрители и 

читатели, новые смыслы и значения в те символы, которые наши дав-

ние предки не могли различить из-за слабости зрения или образова-

ния, а то и просто из-за отсутствия интереса?»
2
. Заметим, что поста-

новка вопросов в подобной редакции подразумевается той парадиг-
мой исследования средневековой культуры, которая возникает в связи 

с изменениями исследовательской оптики. Среди наиболее значимых 

авторов, работы которых впрямую способствовали этому процессу 

стоит назвать, прежде всего, Э. Панофски, Э. Гомбриха, Р. Рехта. Не-

избежная трансформация основополагающих представлений, а также 
способов получения знания о тех или иных историко-культурных фе-

номенах, начало которой можно отнести к концу прошлого столетия, 

привела и к возникновению новых направлений саморефлексии науч-

ного сообщества. Исследование пласта «неявного знания», которое 

формирует «видимое», «очевидное», не подвергаемое сомнению и 

лежащее в основании научного дискурса, оказывается в этом случае 

необходимым условием получения адекватного исторического описа-

ния. С другой стороны, анализ современных исследовательских про-

грамм дает чрезвычайно важный материал для философского осмыс-

ления проблем, связанных с «вписыванием» современности в истори-

ческий контекст, масштабированием происходящих сегодня транс-



 61 

формаций, изменением соотношения актуального исследования и фу-

турологии.  

Между тем, возникновение феномена «нового Средневековья» 

было предсказано Н. А. Бердяевым в работе с одноименным названи-

ем, вышедшей в свет в 1924 году. Стоит отметить, что и Бердяев не 

был первооткрывателем переосмысления средневековой культуры в 

ее проекции к современному состоянию общества, достаточно вспом-

нить немецкий романтизм или викторианство. Однако именно у Бер-

дяева Средневековье становится метафорой будущего, которую он 

всеми силами стремится избавить от негативных коннотаций. В нача-

ле своей работы он прямо заявляет: «Эпоху нашу я условно обозна-

чаю как конец новой истории и начало нового средневековья. Я не 

предсказываю, каким путем необходимо пойдет история, в хочу лишь 

проблематически начертать идеальные черты и тенденции нового 

типа общества и культуры (курсив наш. – Е. И.)»
3
. С точки зрения 

провиденциализма Бердяева ощущение кризиса, которым было про-

никнуто начало ХХ в., подталкивает к таким аналогиям с прошлым, 

которые оказываются совершенно неправомерными. Широко распро-

страненное во множестве философских и публицистических сочине-

ний сравнение современности с наступлением варварства на антич-

ный мир представляется ему заблуждением. «Тогда, – пишет Бердя-

ев, – был закат культуры несоизмеримо более высокой, чем культура 

нового времени, чем цивилизация XIX века»
4
. На смену хаосу, вры-

вающемуся в античный космос, постепенно приходит Средневековье, 
принося с собой личность в таком понимании, которое не противо-

поставляет ее всеобщему, универсальному, но, напротив, задает осно-

вания ее возникновения. «Личность была сильнее и ярче в средние 
века»

5
, – замечает он. Обращаясь к истокам индивидуализма, Бердяев 

не жалеет красок для переписывания образа ренессансного гуманиз-
ма: «Мы живем в эпоху обнажений и разоблачений. Обнажается и 

разоблачается и природа гуманизма, который в другие времена пред-

ставлялся столь невинным и возвышенным»
6
. Если подходить к рас-

суждениям Бердяева с формальной стороны, то кажется, что его це-

лью является поменять полярность стереотипных представлений об 

Средневековье и Ренессансе, сложившихся и прочно укорененных в 

европейской культуре. В самом деле, у него происходит поражающая 

воображение инверсия «темного» Средневековья и «светлого» Ренес-

санса. Однако намного более важным оказывается выявление тех спе-



 62 

цифических черт обоих эпох, которые совершенно иначе, нежели 

прежде представляются философу из нового исторического контекста. 
С одной стороны, Бердяев констатирует, что индивидуализм, ставший 

идеалом, благодаря ренессансной установке, нашел свое воплощение 

в капиталистическом обществе. В этой идее нет ничего новаторского, 

она хорошо известна и почти бесспорна. Но Бердяев полагает, что ин-

дивидуализм проявляет себя в современности, независимо от полити-

ческих режимов и экономических укладов. Внешне представляю-

щийся качественно иным социалистический проект, реализующийся 

в советской России, по мнению Бердяева, нисколько не противосто-

ит капитализму в понимании личности. Социализм отрицает универ-

салистскую идею, приводя к «атомистическому распаду» общества. 
Такой универсализм в понимании истории оказывается у Бердяева 

отправной точкой в формулировке ключевой проблемы современного 

ему общества. Нарушение истинной иерархии, предполагающей под-

чинение материального духовному началу, становится для Бердяева 

тем вызовом, ответ на который предполагает возможность обретения 

состояния «нового Средневековья». «Разоблачение» и «обнажение» 

природы и последствий ренессансного гуманизма, лежащего в осно-

вании наличного состояния общества, необходимы Бердяеву для вос-

становления средневековых представлений, которые, разумеется, ста-

новятся авторской интерпретацией нового общественного идеала. 
Очищенное, практически порвавшее связь с историческим источни-

ком, «новое Средневековье» становится тем образом, который наибо-

лее полно отражает бердяевские представления о возможном (но, как 

он подчеркивает, вовсе не обязательном, неизбежном) будущем. Ина-

че говоря, Бердяев, переосмысливая сложившийся культурный образ 
исторической эпохи, отталкиваясь от него, формулирует … новый 

образ Средневековья.  

Между тем, идея истинного «иерархизма», которая является 

несущей конструкцией этого нового образа, оказывается невероят-

но актуальной сегодня. В размышлениях о специфике эпохи «циф-

ровой революции» деиерархизация оказывается, пожалуй, одной из 
наиболее бесспорных, признаваемых большинством ученых и фи-

лософов маркеров современности. Стремительный распад тех кон-

цептуальных каркасов, которые более или менее надежно стягива-

ли социальное и культурное пространство, происходящий букваль-

но у нас на глазах, побуждает к размышлениям о возможных сце-



 63 

нариях дальнейшего развития общества столкнувшегося с новыми 

вызовами. Именно тревожащий призрак «беспрецедентности», а 

значит принципиального отсутствия возможных исторических ана-

логий, которые в переломные моменты становились основанием 

для восстановления преемственности, в конце ХХ в. привели к воз-
рождению образа «нового Средневековья». В работе с красноречи-

вым названием «Средние века уже начались» У. Эко писал: «С не-

давнего времени с разных сторон начали говорить о нашей эпохе 

как о новом Средневековье. Встает вопрос, идет ли речь о пророче-

стве или о констатации факта»
7
. За этим, как мы видим, не слиш-

ком новым «новым Средневековьем» скрывалось несколько любо-

пытных сюжетов. Как известно, Эко был сторонником анти-

прогрессизма. «Прогрессом навыворот» он называл те процессы, 

которые были запущены в европейской истории после падения 

Берлинской стены. «В третьем тысячелетии мы стали вытанцовы-

вать еще больше обратных па»
8
. Эко точно подмечал некоторые 

архаические черты современной повседневности, которые еще со-

всем недавно казались безвозвратно канувшими в бездну истории. 

Для него наступление «нового Средневековья» было возвращением 

к тем практикам, которые оказываются замаскированными, упако-

ванными в новации, но по сути своей оказываются неизменными. 

Популярность «Нового Средневековья» как направления философ-

ских размышлений конца прошлого – начала нынешнего века при 

всей разнонаправленности составляющих его позиций отражают 
одну тенденцию, которая представляется нам исключительно важ-

ной и в определенном смысле действительно беспрецендентной. 

Речь идет о трансформации представлений о времени, являющихся 

фундаментом понимания исторического процесса. Трудно не со-

гласиться с точным наблюдением А. Бадью, отмечающим, что 

«…сегодня практически полностью отсутствует мысль о времени. 

Послезавтра совершенно абстрактно, а позавчера непостижимо 

почти для всех. Мы вступили во вне-временной, моментный пери-

од; время – это не то, что делит на части индивидуальный опыт, 

время – это конструкт, причем, по всей вероятности, политиче-

ский»
9
. В отличие от ушедшего в историю ХХ в., стремившегося 

создать образ будущего, управлять им, так или иначе, конструиро-

вать его, а значит – обрести власть над временем, современность 

перестает мыслить свое бытие в подобных категориях. В связи с 



 64 

этим обращение к образам прошлого, в частности, конституирова-

ние образа Средневековья, вне зависимости от приписываемых ему 

коннотаций, представляет собой один из способов саморефлексии 

гуманитарной и философской мысли современности. 

                                                 
1
 Эксле О. Г. Действительность и знание : очерки социальной истории 

Средневековья. – Москва : Новое лит. обозрение, 2007. – С. 315.  
2
 Воскобойников О. С. Тысячелетнее царство (300–1300). Очерк христи-

анской культуры Запада. – Москва : Новое лит. обозрение, 2015. – С. 23.  
3
 Бердяев Н. А. Новое средневековье // Бердяев Н. А. Философия творче-

ства, культуры и искусства : в 2 т. – Москва : ЛИГА : Искусство, 1994. – 

Т. 1. – С. 408.  
4
 Там же. – С. 411.  

5
 Там же. – С. 417. 

6
 Там же. – С. 414. 

7
 Эко У. Средние века уже начались // Иностранная литература. – 1994. – 

№ 4. – С. 258.  
8
 Эко У. Полный назад! – Москва : Астрель : CORPUS, 2012. – C. 13. 

9
 Бадью А. Век. – Москва : Логос, проект lettera.org, 2016. – С. 132–133. 

 

 

 

А. А. Костюк  

К ПРОБЛЕМЕ СОЦИАЛЬНОГО ОТЧУЖДЕНИЯ*
 

 

Во второй половине XIX – начале XX вв. возникают качест-

венно новые подходы к изучению категории отчуждения. Одним из 
наиболее значимых является социальный подход, реализуемый 

представителями Франкфуртской школы. В их концепциях отчуж-

дение человека обусловлено социальными факторами и проявляет-

ся на уровне социальной сферы. Представители Франкфуртской 

школы Т. Адорно и М. Хоркхаймер исследуют проблему отчужде-

ния сквозь призму положения человека в мире. Высвободившись из 
природного мира, человек начинает воспринимать окружающую 

его реальность как объект для воздействия и господства. Результа-

том такого отношения становится отчуждение: «Господство опла-

чивается не просто отчуждением человека от порабощаемых им 

                                                 
*
 © Костюк А. А., 2018. 


